

فردادراج حضربت مولانا حفظ الرحمن م شاہ دلی اللہ میڈیا فاؤنڈیش اگست ۱۹۹۲ء

حرف اول مادی اَجسام کی دواقسام انسانی اجتماع کی حیثیت امتی و قومی وحدت اجتماعي نفع ونقصان اخوت عام کا نظریہ نظریہ وطنیت و قومیت کی دعوت اسلام اور اخوت عام اقوام متحدہ کی حقیقت انسان اور تمدن

حرف اول

گردو پیش کے مثابدے و مطالعہ سے دنیاوی نظام میں اجتماعی عمل کی فوقیت کی اہمیت کا اندازہ لگانا چنداں دشوار نہیں، لیکن اس کے باوجود اس دنیا میں ایے نظریات منظر عام پر آئے جو اجتماعیت کے مقابطے میں انفرادیت کو بالادستی عطا کرتے ہیں۔ اور یہ کسی غلط فہی سے زیادہ کچ روی کا نتیجہ ہے، کیونکہ ناجا کر ذرائع سے معاشرے پر اثر انداز ہونے والے طبقات نے اپنی سینہ زوری کو سیّر فراہم کرنے کیلئے انفرادیت پسندی اور گروہت پر ستی کے نظریات ایجاد کئے اور یوں باقاعدہ طور پر اجتماعیت وانفرادیت کے نظریات باہمی متصادم ہوئے۔

ان نظریات کو علمی موشگافیوں سے قطع نظر اصول فطرت کے حوالہ سے جائجا اور بر کھا جائے تو یقینا اجتماعیت کا نظریہ اینا مقد سرکا میا بی کے ساتھ پیش کرے گا، کیونکہ یہ نظریہ انسانیت کا ترجمان ہے، جبکہ اس نظریہ انحراب نے معاشرے کو جن مصا ب و آلام میں مبتلا کیا ہے، ان کی فہرست خاصی طویل ہے، اسمیں خود غرضی، مغاد پرستی، مرمایہ پرستی، نسل پرستی، فرقہ وادیت، جمود و بے شعوری، جمالت و تمک نظری جیسے بے شمار تحریبی عناصر و عوامل سامنے آتے، ہیں-

زیر نظر پہنلٹ حضرت مولانا حفظ الرحمن سیوھاروی کی تحریر پر مشتمل ہے، جسیں انہوں نے فرد اور اجتماعیت کے اس کی جتی موصوع پر اپنے انداز سے بحث کی ہے، جبکی روشنی میں ہمیں اپنی سوئ کے خطوط درست کرنے میں کافی رہنمائی مل سکتی ہے۔

چيئرمين

فرداور اجتماعيت مادی اجسام کی دواقسام انسان کے کمی حصہ جٹم میں اگر کوئی تکلیف ہوجاتی ہے تواس کا درد حرف ای مخصوص حصہ تک محدود نہیں رہتا بلکہ تمام "جسم" دردکی تکلیف محسوس کرنے لگتا ہے۔اور جب کبھی اس لکلیف کی انتہا موت پر ہوتی ہے تو جسم کے تمام اعصاء کی زندگی ختم ہوجاتی ہے یہ کیوں ؟ اس لیے کہ جسم کے تمام اعصاء کے باہم ایساز بردست تعلق کہ ایک مصیبت سے تمام جسم کا متاثر ہونا ضروری ہوجاتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں سنگ و خشت کو لیجنے ان کے اجزاء کے درمیان کوئی رابطه اور تعلق نہیں ہوتا اور ایک پتھر پر اگر کوئی حاد نہ گذر جاتا ہے تو باقی حصہ پر اس کا مطلق اثر نہیں پڑتا حتی کہ ہم اگر ان میں ۔۔ ایک کو لے کرریزہ ریزہ بھی کردیں تواس کاا ثراس ایک کے علادہ کسی دوسرے پر کچھ نہیں ہوگا۔ ان دونوں قسموں میں سے پہلی قسم مثلا انسان، حیوان، نباتات کو "جسم عصوی "تحہا جاتا ہے اور دوسری قسم مثلاً پتھر، اینٹ وغیرہ (جمادات) کو "جسم غیر عضوی " سے تعبیر کیاجاتا ہے۔ انسانی اجتماع کی حیثیت اب سوال یہ ہے کہ ان مادی اجسام کی طرح انسانی جماعتوں "مثلا کنب، برادری، جرگہ اور قوم کے جواجتماعی جسم ہیں وہ مطورہ بالا ہر دو اقسام میں سے کس قسم میں شامل ہیں ؟ معمولی غور و فکر کے بعد اس کا جواب سم خود اینے اندر سے یہ پائے بیں کہ یڈ اجتماعی اجسام بے شبہ "جسم عضوی" میں داخل بیں س کے ان میں سے چھوتی

سے چھوٹی حماعت کے اجزاء کی تحلیل کرنے سے یہ اندازہ بخوبی ہوجاتا ہے کہ افراد جماعت کو جماعت کے ساتھ اور جماعت کو افراد جماعت کے ساتھ وہی علاقہ ہے جو جسم عضوی اور اس کے عصاء کے درمیان پایا جاتا ہے یعنی جماعت کا وجود افراد جماعت پر موقوف ہے اور افراد جماعت میں سے مر فرد کا نفع و نقصان جماعت کے نفع و نقصان پر اثر انداز ہے اور دونوں اس طرح ایک دوسرے کے سہارے پر قائم ہیں اب اسی طرح چھوٹی جماعتوں سے درجہ بدرجہ بڑی جماعتوں تک نظر ڈالیے تو آپ خود اس کا اندازہ کر سکتے ہیں مثلاان میں سے سب سے چھوٹی جماعت " کنبہ" ہے۔ یہ والدین، اولاد اور قریبی اعزہ سے بنتی ہے ان میں سے ہر ایک فرد کا معاملہ باقی افراد کے ساتھ باہمی اعتماد پر فائم ہے اور پوری جماعت جماعتی حیثیت سے مر فرد کی خدمت گدار ہے اور مر فرد فرد کی حیثیت سے جماعت کا خادم ہے۔ اولاد کا کھانے، پہنے، رہے، سے اور پاکی وستھرائی میں والدین پر بھروسہ کا معاملہ تو ظاہر ہے لیکن والدین بھی اپنے مرحاب یا حاجت کے وقت اولاد پر بھروسہ کرنے پر مجبور ہیں۔ ان کی مسرت و شادمانی کے لئے سب سے زیادہ اہمیت اور سب سے زیادہ قدرؔ و قیمت اس "سعادت مندی" کو حاص ہے جواپنے متعلق وہ اولاد میں پائے میں اور دیکھتے میں کہ وہ مماری محبت اور زیاد حدی کیلئے دل وجان سے آمادہ ہے۔ در حقیقت زبان یا عمل کے ذریعے اولاد کا اپنے والدین کی شکر گذاری کرنا اور اعتراف محبت پدری ومادری کا ایسا ثبوت پیش کرنا که جس کی بدولت والدین کے دل میں بے اندازہ مسرت و شادمانی پیدا ہو، والدین کی حاجتوں اور آرزدوں میں سب سے بڑمی حاجت اور آرزو ہے۔ اور اولاد کے باہمی افراد کے تعلق کو بھی اگر بہ نظر عور دیکھا جائے تو ہر بچہ دوسرے بچوں پر اثر انداز اور اسی دوسرے سے متاثر یا یا جائے گا اور اگر کوئی انسان شروع ہی سے اس جماعتی رندگی سے الگ

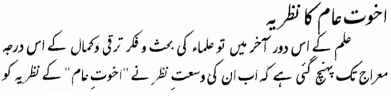
" بھو ترب " میں پرورش پائے اور گوشہ کمیر بنار ہے تو اس کی زند کی حیوان سمیں کی طرح "گونگی" ہوگی، کیونکہ ہر بچہ اپنے ہوائی بہن (وغیرہ) ہی سے مختلف پہلؤوں میں باہمی شرکت کی تعلیم حاصل کرتا اور لینے دینے کے طریقہ کو سیکھتا ہے۔اسے اقرار کرنا پڑتا ہے کہ اس کے ذمہ ضروری نے کہ جب کس سے مائلے تو کسی کو دے بھی، اور یہ کہ اپنی بعض محبوب چیزوں کو نظر انداز بھی کردے اور یہ کہ باہم ایک دوسرے کی نصرت و مدد کا طریفہ ضروری بے اور وہ دیکھتا ہے کہ اس کا ننات میں عموماً قوی صنعیف کی، اور بڑا چھوٹے کی مدد کیا کرتا ہے اور جس قدر بھی جس کی قدرت اور امکان میں ہے اپنی مدد دوسروں کو پہنچاتا ہے۔ اسی طرح "کنبہ کی جماعتی حیثیت" کا معاملہ ہے اس میں بھی جسم عضوی کے امتیازات نمایاں اور روشن نظر آتے ہیں کہ اگرایک کو بھی کوئی مضرت پہنچ جاتی ہے تو تمام اعصاء درد مند ہوجاتے ہیں۔ مثلاا یک لڑکا بدطینت ہوجائے تو وہ سارے کنبہکو "سعادت و خوش بختی" سے محروم کردیتا ہے یا اگر باب شرابی یا جواری ہو تواس کی یہ بدخصلت یورے کنبہ کی زندگی پرا ثرانداز ہوتی ہے اور تمام کنبه کی معاشرت کو تنگ اور کھر کے پورے مالی و انتظامی نظام کو درہم برہم کردیتی ہے اوا یک جاہل "ماں" سارے کنب پر اپنی جہالت کا اثر ڈالتی ہے، اس لئے بہت سے بچے محض ماں کی جہالت کی بدولت صحیت اور پیدائشی خرابی میں مبتلا موجاتے ہیں اور بیا اوقات موت کے تھاٹ اثر جاتے ہیں۔ یہی حال ان جماعتوں کا ہے جو "کنبہ" سے بڑی اور مرتبہ کے اعتبار ہے اس سے زیادہ وزنی بیں- مثلامدرسہ یہاں طلبہ، مدرسین، عملہ، یہ سب ایک "جسم عضوی " بیں ان میں ہر شخص ابنے شخصی عمل سے مدرسہ کی عظمت کو بلند بھی کرسکتا ہے اور پست بھی کیونکہ لوگوں کے ذہنوں میں "مدرسہ کا نقشہ" یا اس کی قدر و قیمت کا اندازہ اس کے افراد کی سیرت و خصلت کے پیش نظر ہی قائم موسکتا ہے۔ یہی حال ایک جماعت یا گروہ کا ہے کہ اگراس کا ایک فرد کوئی نمایاں کام

کر گرزتا اور عظیم الثان کارنامه کر دکھاتا تو وہ ساری جماعت اور پورے "جرگہ" کی قدرو قیمت بڑھا دیتا ہے اور س کے مرتبہ کو منزل معراج تک پہنچا دیتا ہے اور اگر ایک فرد سے بھی دنائت کا کام مرزد ہوجاتا ہے تو سارا "جرگہ" ذلیل اور پوری "جماعت" بے آبرو ہوجاتی ہے مشہور مثل ہے ایک مردہ مجھلی تمام تالاب کو گندہ کردیتی ہے۔ حاصل کلام یہ ہے کہ مدرسہ یا جماعت کی اصل قدر و قیمت خود اس کے افراد کے اعمال کی یونی ہے جوان سے صادر ہوتے رہتے ہیں۔ امتی و قومی وحدت ان تمام اجتماعی علاقول میں "امت یا قوم" ایک برا علاقہ ہے اور یہ ایسا "جسم عضوی" ہے کہ اکثر "زبان" یا "دین" ان دواعتباروں سے اس میں وحدت کا علاقہ پیدا ہوتا ہے اور اس لحاظ سے ان پرایک ہی قانون نافذ ہوتا ہے اور اس کے تمام افراد نفع ونقصان میں مشترک ہوتے ہیں۔ مثلاً مصری قوم یہاں اعتدال کے ساتھ "نیل" بہنا ہے اور تمام مصری اس سے فائدہ اٹھاتے ہیں اور سال میں ایک مرتبہ روئی کی بہتریں کاشت ہوتی ہے اور وہ اچھی قیمت پر فروخت ہوتی ہے اور کاشت کاروں کو اس سے اچھی رفاہیت حاصل ہے اس لیے سارے مصر میں خوشحابی کی گرم بازاری ہے تاجر کو کاشت کاروں کے ہاتھ "مال" فروخت کرنے میں آسانی ہوتی ہے۔ زیندار کواپنے لگان وصول کرنے اور حکومت کو لگان حاصل کرنے میں کوئی دشواری حاصل نہیں ہوتی اور باہمی لین دین میں بھی خوب سہولت رہتی ہے پھر "زمیندار" اینے لگان پر قبصنہ کرنے کے بعد مکان تعمیر کرتے اور غییر آباد زمینوں کو آباد کرتے ہیں اوران سے معمار، برطهمی، وغیرہ اور پھر ان سے دوسرے پیشہ ور اور کاروباری آدمی فائدہ اٹھاتے ہیں اوریہ سلسلہ پورے ملک میں اسی طرح چلتا رہتا اور افراد ملک کو خوشحال ، کھتا ہے۔

اور قوم کے فوائد اور نقصان میں مشترک مونے کی سب سے بہتر مثال جغرافیائی مثال ہے مثلا یہ کہ "خزان السوان" جو مصری حدود میں ایک "مقام" (ڈیم) ہے وہ اہل مصر کی فلاح و ہمبود میں بہت زیادہ اثر انداز ہے اہل مصر کو جس قدر پانی کی ضرورت ہوتی ہے یہیں سے حسب حاجت تمام اطراف واکناف کو پانی ملتا ب اگر یہ منہدم ہوجائے اور کام نہ دے تو تمام مصری علاقہ کو سخت نقصان پہنچ جائے۔ اسی طرح بڑے مدارس، کالج ویونیورسٹی جو قاہرہ میں قائم ہیں وہ فقط قاہرہ کے فائدہ ہی کے لئے نہیں قائم کئے گئے بلکہ تمام مصری قوم کے نغع کے لئے ہیں اور ان میں تمام مصر کے بچے تعلیم پانے آتے ہیں۔ تم اس سلسلہ میں "مزدوروں" کی مجالس ہی کو دیکھو مثلا ریلوے ملازم یونین، مل مزدور یونیں وغیرہ کہ یہ جب کسی بات پر ہر منال کردیتے ہیں تواس وقت کتنے کام معطل ہوجا تے اور کس قدر مخلوق نقصان میں پڑجاتی ہے ؟ اجتماعي نفع ونقصان اس گذشتہ مثال میں یہ بھی تھہ دینا بے جا نہ ہوگا کہ امت یا قوم کواپنے افراد

اس گذشتہ مثال میں یہ بھی کہ دینا بے جا نہ ہوگا کہ است یا قوم کواپنے افراد کی بہت برطبی تعداد سے اس وقت سخت سے سخت نقصان بھی بہتی جاتا ہے جب کہ وہ فضول کاموں میں مشغول رہتے گندہ و بودار کوچہ و گلی میں آباد ہوت، یں جہاں نہ صاف ہوا کا گذر ہے اور نہ سورج کی شعاعیں اس کی خراب فضا کوصاف کرتی، یں اور اس بناء پر ان کی تندرستیاں خراب اور عمریں تم ہوجاتی ہیں اور پیچار گی اور ناکردگی ان پر اس طرح چھا جاتی ہے کہ وہ اپنے کاموں کو اچھی طرح انجام نہیں دے سکتے اور ان میں کا اکثر حصہ قوم کے لئے "بار" ہوجاتا ہے۔ در اصل ان کی مثال ایسی ہے جیسا کہ ایک مریض اور عاجز عضو زندہ جسم میں خرابی پیدا کردیتا ہے نیز جس قوم میں شرابی، جواری یا جاہل زیادہ ہوں اس قوم کے "قوی جسم " کو ہر گز ہر گز صحیح اور تندرست نہیں کہا جاسکتا، اور وہ ہر وقت خطرہ میں گرفتار ہے کیونکہ

جس طرح جسم کا ہر عضو اس کو فائدہ یا نقصان پہنچاتا ہے قوم اور امت کا جسم بھی اپنے افراد سے اسی طرح گفتا و نقصان حاصل کرتا ہے مثلا طلبہ اپنی قوم کے مال اور اسمی جد وجد سے اس لئے فائدہ اٹھاتے ہیں کہ کل ان کے علم وعمل سے ان کی قوم فائدہ اٹھانے گی اور یہی حال تمام کار کنوں کا ہے۔ مدرسین، تاجر، کاشت کار، بڑھتی وغیرہ سب قوم کے اجزاء ہیں جواس کے جسم کو بناتے اور سنوارتے ہیں ادر قوم کے عضو کا ہر فرد قوم کے نفع و نقصان پر اثر انداز ہے پس ایک اچھا استاد اینے تمام شاگردوں میں اخلاق صالح کی روح پھونک دیتا اور نیکی سے قریب تر کردیتا ہے اور پھران کی تقلید دوسرے کرتے ہیں۔ اسی طرح منصف حاکم لوگوں میں انصاف پھیلاتا ہے اور لوگ اپنے حقوق کے بارہ میں مطمئن نظر آتے ہیں اور صاحب حق کویہ یقین رہتا ہے کہ وہ اپنی داد رسی کو ضرور سیسے گااور مجرم جرم کی سرزاؤں کا خیاب کرکے جرم پر جرایت کرنے سے بازر ہے گا اور ہر ایک کاروباری اپنے کام میں زیادہ سے زیادہ معنت اس توقع پر کرے گا کہ اس کو اس کی حت کا صلہ خاطر خواہ ملے گا اور اگر کسی نے بھی اس کے حق کو غصب کیا توحاقم اس کی جانب سے کفیل موجود ہے۔ اس کے برعکس اسی طرح برے استاد اور راشی حاکم کے معاملہ کو دیکھیے غرض انسان کسی طرح اثرہ سے خالی نہیں ہے خواہ ہماری کہ تکھیں اس کو نہ دیکھ سکیں تم ایک بال کے سایہ کو نہیں دیکھتے اگرچہ وہ ضرور ہوتا ہے لیکن اگراسی کے باتھ جند بال اور جمع کر کے دیکھو تو پھر سایہ صاف نمایاں نظر آنے لگتا ہے۔ اور یہ از انسان کے اچھ اور برے اعمال کے مختلف درجات کے اعتبار سے مختلف ہوتا ہے اور قوم کی ترقی کا " پیمانہ "اس کے افراد کے مجموعہ اعمال کے اعتسار ہی سے ہنتا ہے۔



ضروری قرار دے دیا ہے یعنی ان کے نزدیک "تمام عالم انسانی" جنس، رنگ و روب، بول چال اور مذہب کے اختلاف کے باوجود ایک ہی جسم عضوی "انسانیت" کے افراد و أعصاء ، میں اسی کے سر ایک قوم، دوسری اقوام پر اپنا اثر ذالتی بے اور صنعت و حرفت، تجارت معارف و علوم اور اخلاق میں ایک دوسرے کو متاثر کرتی رہتی ہے۔ اب خود غور فرمائیے کہ اللہ تعالی نے "فلاخ و بہبود کے مختلف اسباب '' کا نُنات کے صرف ایک ہی حصہ کو عطا نہیں فرما دیے بلکہ ان کو مختلف حصوں میں تقسیم کردیا ہے مثلاً ایک حصہ اگر خام اجناس کیلئے مالدار بنایا ہے تو 'کا نوں'' کے لیے دوسرے حصہ کو اس طرح ایک معادن کی فرادانی رکھتا ہے تد خام اجناس میں دوسروں کا محتاج ہے اور اگر دوسرا خام اجناس کی بہتات کا مالک 🕂 تومعاون سے استفادہ کیئے دوسروں کا دست نگر۔ بہر حال ہر ایک خطہ دوسری قوم اور خطر سے فائدہ اٹھاتے بھی ہیں اور فائدہ پہنچاتے بھی ہیں ایک عربی شاعر کھتا ہے۔ "شہری ہویا دیہاتی "انسان" انسان کے لئے بنایا گیا ہے خواہ کسی کواس کی خبر بھی نہ ہو مگر ہر ایک دوسر سے کا خدمت گذار ہے" جنگ عمومی میں کس نے نہیں دیکھا کہ ہر ایک قوم خوالہ وہ غیر جا نبدار ہو یا برسر پیکار سخت دشواری و تنگی میں اس لئے مبتلا تھی کہ ہر ایک کو دوسر ی اقوام کے یہاں کی خبروں کی اجتیاج رہتی تھی اور جنگ کی وجہ سے ان کی درامد و بر آمد آسانی کے ساتھ ناممکن ہو گئی تھی۔ اسی حقیقت نے کہ "جنس بشری ایک جسم ہے اور اقوام میں سے ہر قوم اس کا عضو" جنگ کے نظریہ پر بحث کرنے والے علماء کے دماغ میں یہ یقنین پیدا کردیا ہے کہ "جنگ" کامیاب حربہ نہیں ہے کیونکہ اگر جسم کے ایک عضو کو معمول بنا کر دوسرے عضو کی نشو و نما کرناچاہیں تو ہمارا یہ عمل ناکام ثابت ہوگا اسی طرق جنس بشیری کے اس جسم کے عضو کو ترقی دینے کیلئے دوسرے عضو کو تباہ کرنا غلطہ ط یق عمل ہے۔ علماء کی یہ جماعت ہر وقت

ſ یدہی جانب داری سے الگ ہو کر تاریخ ماض کے صفحات شاہد ہیں کہ "اخوت عام "كاجو نظريد آج جديد على اكتشافات اور وسعت نظر كا مرجون مت بتايا جاتا ب وه سار صح تيره سو برس يهل ايك انقلاب آفري ييغام "اسلام" ك ذریعہ دنیا کے سامنے آجا ہے اور اس کے علمی دلائل (دلائل قرآ ٹی وحدیثی) کاعملی

J

,,

11

تو پھر "امن و استی " ہی اصل مقصد ہے۔ اس کی تعلیم میں یہ سب سے بڑا گنا ہے كه ذاتي مفاد استحصال بالجبر اور جوع الارض كي خاطر حاجماً نه اقتدار كي خاطر ايك قوم، دوسری قوم کواپنا "رزق "اور " نصیب " سمجھ۔ اقوام متحدہ کی حقیقت رہا یورپ کے جدید نظریہ "اخوت عام" کی تعلیم کے لئے "مجلس اقوام" کا قیام توابل نظر کی نظر میں چند جا برا نہ طاقتوں نے مفاد ذاتی اور صنعیف اقوام کو ہضم کرنے کے لیے اس کو قائم کیا ہے اور یہی اس کی عملی زندگی کا نقشہ ہے اور موجودہ يورب کے جنگی والات اس ك شاہد عدل بيں يد صحيح نہيں ب كم ان معاملات کی بنیاد فلسفہ احوت عام پر قائم ہے بلکہ اس کی تہہ میں صرف ذاتی جذبہ ضرورت اور حاجت کام کررہا ہے۔ "جماعتوں " اور "افراد" کے درمیان جو نسبت ہے (یعنی جسم اور اعصاء جسم کی سی نسبت) ایں کا حال آپ گذشتہ اوراق میں مطالعہ کرچکے ہیں۔ حقیقت حال یہ ہے کہ انسان نہ صرف کسی ایک بلکہ بہت سے روابط کے ساتھ نا گزیر طور پر مربوط ہے اوراس طرح وہ اپنے کنبہ کا بھی عضو ہے، شہر و قریبہ کا بھی، قوم کا بھی فرد ہے اور پھر تمام انسانی دنیا کا بی۔ انسان اور تمدن علماء عقل کا اس میں اختلاف رہا ہے کہ انسان اپنی جبلت و خلقت سے "مدنی الطبع" ہے یا اس کا ایثار ہے کہ اس نے اپنی مرضی سے بعض ذاتی حقوق اور شخصی آزادی کو دوسروں کے مفاد پر تربان کردیا ہے۔ اس طرح جماعتی زندگی اختیار کردیا ہے۔ ایک جماعت کا خیال ہے کہ وہ اپنی مستقل زندگی اور مستقل معیشت رکھتا ہے وہ اپنے ہی لیے جیتا ہے اور اپنے ہی لیے جدو جہد میں مصروف رہتا ہے لیکن یہ سوچتے اوردیکھتے ہوئے کہ اس کی زندگی کی تکمیل ذاتی و شخصی زندگی سے اتر کرجماعتی زندگی سے ہوسکتی ہے اس نے اپنی مرضی سے اجتماعی زندگی کا

فردبننا منظور کرلیا تا که فائدہ پہنچانے اور فائدہ حاصل کرنے کا لطف اٹھاسکے۔ دوسری جماعت کا یقین ہے کہ انسان اپنی فطرت میں جماعتی زندگی کا محتاج ہے۔ اور بغیر اجتماعیت کے اس کی زندگی نامکن ہے ہر دو آراء میں سے کسی ایک کی ترجیح کا اگرچہ یہاں موقعہ نہیں ہے تاہم یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ انسانیت کی تاریخ اس کی شاہد ہے کہ انسان قدیم سے "بدنی الطبع" اور "جماعتی رندگی کا خوگر ہے اور ہر ایک فرد انسان دوسروں کی زندگی پر اثر انداز بھی ہے اور اس سے متا تر بھی۔ نیز "فرد " اپنی ہر متعلقہ شے مثلا خوراک، لباس، مکان، علم اور خلق ملیں جماعت کا محتاج نظر آتا ہے اور اگر اس سے وہ تمام علائق حذف کردیئے جائیں جو جماعت کی بدولت اس کو حاصل ہوتے ہیں تو پھر اس کے پاس کچھ بھی باقى ينهي ره جاتا بلكه اس كا جسم عقل اور خلق علي ايم عطيات بھى خالق كائنات نے اس کو جماعتی علائی کے لئے ہی عطا فرمائے ، میں اور یہ سب جماعتی زندگی ہی کے اثرات ہیں اور یقیناً ابن طفیل نے اپنے رسالہ "جی بن یقطان " میں بہت سخت غلطی کی ہے جو یہ بیان کیا کہ: حی نے فکر و غور کے ذریعہ کا ننات کے بھید خود بخود معلوم کیے اور الہات کے باربك مسائل كويذات خودحل كرليا-ا بن طفیل نے بیرخیال نہ کیا کہ یہ "مسائل" بغیر سکھے نہیں اسکتے اور تعلیم و تعلم "اجتماعی زندگی" کے بغیر ناممکن ہے بعینہ اسی غلطی میں "ویفو" اپنی کتاب "روبنس کروسو" میں مبتلا ہوا اور سخت ٹھو کر کھائی اس لیے کہ جس طرح ایک عضو جب جسم سے کٹ کر الگ ہوجاتا ہے تو بے جان موجاتا ہے مثلاً ہاتھ کا جسم سے الگ موجانا یا بته کا درخت سے جدا موجانا اسی طرح انسان جب اپنی جماعت (اجتماعیت) سے الگ موجاتا ہے تو فنا موجاتا ہے اور اس کی کوئی قیمت نہیں رہتی کیونکہ انسان کے اعمال، اغراض، اور عادات کی "جماعتی زندگی" کے بغیر کہ ٹی قسمت سی نہیں ہے۔ بنا بریں "سجائی" کا خبیر ہونا اور جھوٹ کا شہر ہونا اس

وقت تک کوئی قدر و قیمت نہیں رکھتا جبتک کہ وہ ایلے انسان سے وابستہ نہ ہو جو جماعتی زندگی بسر کرتا ہے اورا گریہ نہیں تو پھر کوئی خیر "خیر" نہیں اور کوئی شر "شر" نہیں ہے اور اگر اس سے بھی زیادہ گھر می نظر سے ہم کام لیں تو ہم کو یہ معلوم ہوجائے گا کہ اگر انسان "جماعتی زندگی" سے الگ رہنا بھی چا ہے تو یہ اس کے امکان سے باہر ہے اور اگر وہ اسکا قصد کرے تو "موت اور زندگی" کے لئے جو امداد اس کو جماعتی زندگی سے حاصل ہو سکتی تھی اس سے وہ قطعاً محروم ہوجائے گا فرد پر جماعت کی فضیلت کے لئے یہ مختصر کمر شافی بحث حقیقت کی آئینہ دار ہے اور ان در نوں کے باہمی روابط و علائق کی تفصیل کی ذمہ دار لہذا افراد کیلئے از بس ضروری ہے کہ وہ جماعت کی فلاح و خیر کی سٹی میں تا بہ مقدور گامزن رہیں اور اس کے احسانات کا نئم البدل دینے کے لئے ہمہ تن سرگرم عمل بنیں۔